
 

 
 

ΛΕ ΠΑΝΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΣΥΝΔΙΑΣΚΕΨΙΣ ΕΝΤΕΤΑΛΜΕΝΩΝ 
ΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΕΚΚΛΗΣΙΩΝ ΚΑΙ ΙΕΡΩΝ ΜΗΤΡΟΠΟΛΕΩΝ 

ΔΙΑ ΘΕΜΑΤΑ ΑΙΡΕΣΕΩΝ ΚΑΙ ΠΑΡΑΘΡΗΣΚΕΙΑΣ  
 

(Κατερίνη, 4-6/11/2025) 
ΠΟΡΙΣΜΑΤΑ 

Ἡ ΛE’ Πανορθόδοξη Συνδιάσκεψη Ἐντεταλμένων Ὀρθοδόξων 
Ἐκκλησιῶν καί Ἱερῶν Μητροπόλεων γιά θέματα Αἱρέσεων καί 
Παραθρησκείας, πού πραγματοποιήθηκε ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ 
Μακαριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν καί Πάσης Ἑλλάδος κ.  
Ἱερωνύμου τοῦ Β’, στην Κατερίνη, ἀπό 4 ἕως 6 Νοεμβρίου 2025, μέ τήν 
φιλόξενη φροντίδα τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Κίτρους καί Κατερίνης καί 
ὑπό τήν Προεδρία τοῦ Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Πειραιῶς κ. 
Σεραφείμ, μέ θέμα: «Νεοπαγανισμός: Ὄψεις και πρακτικαί», μετά ἀπό 
ἐκτενῆ συζήτηση ἐπί τῶν εἰσηγήσεων, ἐνέκρινε ὁμοφώνως τά 
ἀκόλουθα Πορίσματα: 

1. Ἡ ἀρχαία ἑλληνική θρησκεία, ἤ ἀκριβέστερα τό πλέγμα τῶν 
λατρευτικῶν ἀντιλήψεων, δοξασιῶν καί τελετουργικῶν πρακτικῶν τοῦ  
ἑλληνικοῦ κόσμου, συνιστᾶ ἕνα ἀπό τά πλέον πολυσύνθετα καί 
πολυδιάστατα φαινόμενα τῆς ἀρχαιότητας. Πρόκειται γιά ἕνα 
δυναμικό σύστημα νοηματοδοτήσεων, ἐντός του ὁποίου συμπλέκονται 
τό θεῖο, ὁ κόσμος καί ὁ ἄνθρωπος.  

2. Τά κύρια χαρακτηριστικά τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς θρησκείας 
—ὁ πολυθεϊσμός, ἡ κοσμική εὐσέβεια, ἡ ἀναλογική σχέση ἀνθρώπου 
καί θεοῦ, ἡ ἱερότητα τοῦ φυσικοῦ κόσμου, ἡ τελετουργική συμμετοχή 
καί τό μέτρο ὡς κανονιστική ἀρχή— ἀναδύονται ἐκ νέου στήν 
σύγχρονη ἐποχή ὡς συμβολικά ἀντίβαρα ἀπέναντι στόν 



2 
 

ὀρθολογισμό καί τήν τεχνοκρατία.  Ἡ οὐσιαστική κατανόηση τοῦ 
ἀρχαίου ἑλληνικοῦ θρησκευτικοῦ φαινομένου προϋποθέτει τή 
διάκριση μεταξύ τῆς ἱστορικῶς προσδιορισμένης παράδοσης ἀπό τίς 
σύγχρονες ἑρμηνευτικές ἀνακατασκευές πού ἐπιχειροῦν οἱ 
νεοπαγανιστικές κινήσεις. Ἡ ἀπουσία αὐτῆς τῆς διάκρισης  στό 
νεοπαγανιστικό χῶρο ἔχει ἀποτέλεσμα αὐτό νά ὁδηγεῖ σέ ἰδεολογικά 
φορτισμένες ἤ ἱστορικά ἀσύμβατες ἀναγνώσεις. 

3. Τά νεοπαγανιστικά κινήματα στήν Ἑλλάδα, παρά τόν 
δηλωμένο στόχο τους νά «ἀναβιώσουν» τήν ἀρχαία ἑλληνική 
θρησκεία, ἀγνοοῦν οὐσιωδῶς τά θεμελιώδη χαρακτηριστικά της. Οἱ 
ἀπόπειρες ἀναβίωσης πού ἐπιχειροῦν στηρίζονται σέ αὐθαίρετες 
ἐπιλογές συμβόλων, τελετῶν καί ἀντιλήψεων, οἱ ὁποῖες 
ἀντανακλοῦν περισσότερο τίς ἰδεολογικές τους φαντασιώσεις. Ἔτσι, 
ἀντί νά ἀνασυστήσουν τήν ἀρχαία θρησκεία, καταλήγουν νά 
παράγουν κακέκτυπα καί συχνά γραφικά ὑποκατάστατά της. 

4. Οἱ ἅγιοι ὅλων τῶν ἐποχῶν — Προφῆτες, Ἀπόστολοι, καί οἱ 
Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας  — ἀντιτάχθηκαν μέ δύναμη στήν 
εἰδωλολατρία, τόσο ὡς θρησκεία, ὅσο καί ὡς πρακτική πού θεοποιεῖ 
τά δημιουργήματα: ἀντικείμενα, ζῶα, πουλιά, ἀνθρώπους, ἰδέες καί 
θεωρίες. Ἡ θεοποίηση τῆς κτίσης καί ἡ λατρεία εἰδώλων, λατρεία 
δηλαδή νοητῶν ψευδῶν ὄντων, εἶναι καρπός τοῦ σκοτισμοῦ τοῦ 
ἀνθρώπινου νοῦ, ὁ ὁποῖος, ἀπομακρυνόμενος ἀπό τό φῶς τῆς γνώσης 
τοῦ ζῶντος Θεοῦ, μετά τήν πτώση, ὁδηγεῖται στήν πλάνη καί τήν 
αὐτοειδωλοποίηση.  

5. Οἱ Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας διδάσκουν ὅτι ἡ ρίζα κάθε μορφῆς 
εἰδωλολατρίας εἶναι ἡ ἀπομάκρυνση τοῦ ἀνθρώπου ἀπό τόν ζωντανό 
Θεό, ἡ ἀπώλεια τῆς κοινωνίας μαζί Του, καί ἡ ἀντικατάσταση τοῦ 
ζῶντος τοῦ Θεοῦ ἀπό ψεύτικες εἰκόνες τοῦ ἴδιου του ἀνθρώπινου 
«ἐγώ». Ἔτσι, ὁ ἄνθρωπος, ἀντί νά ἔχει τήν καρδιά τοῦ στραμμένη 
πρός τόν Δημιουργό, στρέφεται πρός τήν αὐτοειδωλολατρία· 
λατρεύει τόν ἑαυτό του, τά πάθη του καί τή φαντασία του. 

6. Ἐπίσης, στά νεώτερα χρόνια συναντοῦμε παντοῦ μία ἄλλη 
ἐκδοχή σύγχρονης εἰδωλολατρίας, ἡ ὁποία ἐπηρεάζει πολλούς 



3 
 

ἀνθρώπους. Αὐτή εἶναι ἕνας σύγχρονος φετιχισμός, δηλαδή ἡ 
ἀπόδοση σέ ἄψυχα ἀντικείμενα ὑπερφυσικῶν ἰδιοτήτων. Οἱ 
Ὀρθόδοξοι Χριστιανοί πρέπει νά συνδέονται μέ τόν ζῶντα Χριστό 
μέσα στήν Ἐκκλησία, διά τῶν Μυστηρίων καί τῆς ἄσκησης, διά τῆς 
καθάρσεως, τοῦ φωτισμοῦ καί τῆς θεώσεως, ὥστε νά μην 
ἐπηρεάζονται ἀπό τόν σύγχρονο φετιχισμό. 

7. Ἡ δημιουργική σύνθεση ἀνάμεσα στόν ἑλληνικό λόγο καί τή 
χριστιανική διδασκαλία,  ἐκφράστηκε ἤδη ἀπό τόν Ἀπόστολο Παῦλο 
στόν λόγο του στήν Πνύκα. Μέσα σέ αὐτό τό πνεῦμα, τό Χριστιανικό 
Βυζάντιο ἀξιοποίησε τήν παιδεία τῆς κλασικῆς ἀρχαιότητας καί 
στάθηκε ὁ θεματοφύλακας καί συνεχιστής της. Οἱ Βυζαντινοί λόγιοι, 
ἔχοντας ἐπίγνωση τῆς ἀξίας τῶν ἀρχαίων συγγραμμάτων, τά 
μελέτησαν, τά ἀντέγραψαν καί τά διέσωσαν γιά τίς ἑπόμενες γενιές, 
xωρίς νά υἱοθετήσουν τίς παλαιές θρησκευτικές δοξασίες, οἱ ὁποῖες 
ἤδη εἶχαν δεχθεῖ κριτική ἀπό σοφούς τῆς ἀρχαιότητας.  

8. Ἡ συμβολή τῶν Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας, ἀλλά καί ἄλλων 
ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων ὑπῆρξε καθοριστική σέ αὐτή τή 
διαδικασία.  Ἀντιπροσωπευτικά παραδείγματα ἀποτελοῦν ὁ Μέγας 
Βασίλειος, ὁ Γρηγόριος ὁ Θεολόγος, ὁ Γρηγόριος Νύσσης, ὁ Ἰωάννης 
Δαμασκηνός, ὁ Μέγας  Φώτιος, ὁ Ἀρέθας Καισαρείας, ὁ Ἰωάννης 
Μαυρόποδας, ὁ Εὐστάθιος Θεσσαλονίκης καί ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς. 
Στούς ἀνωτέρω πρέπει να προστεθοῦν  καί ἕνας μεγάλος ἀριθμός  
κληρικῶν, μοναχῶν, καί λαϊκῶν βυζαντινῶν λογίων πού συνδύασαν 
τή χριστιανική πίστη μέ τήν ἀρχαιοελληνική παιδεία. Μέσα ἀπό τά 
ἔργα καί τή διδασκαλία τους, ἡ  παιδεία τῆς κλασικῆς ἀρχαιότητας, 
ὄχι μόνο διασώθηκε, ἀλλά ἀνανεώθηκε καί ἀπέκτησε νέα διάσταση, 
ὑπηρετώντας πλέον ἕναν ὑψηλότερο σκοπό: τή μόρφωση τοῦ 
ἀνθρώπου «κατ᾽ εἰκόνα καί καθ᾽ ὁμοίωσιν Θεοῦ». 

9. Τό Συνοδικό τῆς Ὀρθοδοξίας ἀποτελεῖ κείμενο θεμελιώδους 
σημασίας γιά τήν Ὀρθόδοξη πίστη καί συνείδηση, πού ἔχει ἐνταχθεῖ 
στή λειτουργική ζωή τῆς Ἐκκλησίας. Συγκεκριμένα, περιλαμβάνεται 
στό λειτουργικό βιβλίο τοῦ Τριωδίου καί ἐντάσσεται στόν ἑορτασμό 
τῆς Κυριακῆς τῆς Ὀρθοδοξίας, καθώς ἀναγινώσκεται κατά τή 
λιτανεία τῶν ἱερῶν εἰκόνων.  



4 
 

 
10. Οἱ  ὅροι «ἕλληνας/ες», πού ἀναφέρονται στό Συνοδικόν της 

Ὀρθοδοξίας, ἀφοροῦν στήν  υἱοθέτηση ἀρχαίων θρησκευτικῶν 
δοξασιῶν ἀπό τόν φιλόσοφο Ἰωάννη Ἰταλό καί κάποιους μαθητές του 
σέ συγκεκριμμένη ἱστορική περίοδο τοῦ Βυζαντίου, ἀσύμβατων μέ τή 
χριστιανική πίστη, καί ὄχι τόν ἴδιο τόν ἀρχαῖο ἑλληνικό πολιτισμό, τίς 
ἐπιστῆμες ἤ τά γράμματα.  Σχετίζονται ἐπίσης μέ τό γεγονός ὅτι  οἱ 
ἐν λόγῳ ὅροι εἶχαν σαφῶς θρησκευτικό χαρακτήρα, ὄχι ἐθνικο-
πολιτιστικό, ταυτιζόμενοι μέ τόν ὅρο «εἰδωλολάτρης», κάτι πού 
ἐπιβεβαιώνεται καί ἀπό παγανιστές συγγραφεῖς  (π.χ. Ζώσιμος, Νέα 
Ἱστορία 5, 20). Ἡ έπίκληση  τοῦ Συνοδικοῦ τῆς Ὀρθοδοξίας ἀπό τόν 
νεοπαγανιστικό χῶρο  φανερώνει ἐκ μέρους τους ἐσφαλμένη 
νοηματοδότηση τοῦ ὅρου «ἕλληνας/ες», ἔλλειψη ἱστορικῆς 
τεκμηρίωσης καί σαφῶς προπαγανιστικούς σκοπούς. 

 
11. Ὁ Ἰουλιανός ὁ Παραβάτης, προσπαθώντας νά περιορίσει 

τόν Χριστιανισμό, ἐπανέφερε τούς διωγμούς καί ἐπιτέθηκε στήν 
χριστιανική πίστη μέσῳ εἰρωνικῶν συγγραμμάτων. Ὁ ἅγιος 
Γρηγόριος ὁ Θεολόγος, ἄν καί ἀναγνώρισε κάποια ἀπό τά καλά 
στοιχεῖα τῆς διοίκησής του, καταδίκασε τήν προσπάθειά του νά 
ἀναβιώσει τήν εἰδωλολατρία καί νά περιθωριοποιήσει τούς 
χριστιανούς  μέ τόν παντοειδῆ ἐξοβελισμό τους ἀπό τήν κοινωνία καί 
τήν πρόσβασή τους στήν ἑλληνική παιδεία. Ὑποστήριξε ὅτι ὁ 
αὐτοκράτορας Ἰουλιανός, ἐπηρεασμένος ἀπό τόν νεοπλατωνικό 
μυστικισμό καί ἀνατολικές δοξασίες, ἀπομακρύνθηκε ἀπό τή γνήσια 
ἑλληνική παιδεία. Μέ τή ρητορική του δύναμη, ὁ Γρηγόριος Θεολόγος 
ἀντιτάχθηκε στίς πολιτικές του καί, μετά τόν θάνατό του, ἔγραψε 
τούς «Στηλιτευτικούς λόγους» γιά νά ἀντικρούσει τήν ἀπόπειρα 
θεοποίησής του. 

 
12. Ὁ ἅγιος Κύριλλος Ἀλεξανδρείας συνέχισε τόν ἀγῶνα 

ἐναντίον τοῦ παγανισμοῦ τῆς ἐποχῆς του, συγγράφοντας ἐκτενῆ 
ἀντιρρητική πραγματεία, ὅπου συστηματικά ἀνασκευάζει τίς θέσεις 
καί τίς πρακτικές τοῦ Ἰουλιανοῦ. Παραθέτει ἐκτενῆ ἀποσπάσματα 
ἀπό τό ἔργο του, ὥστε νά ἐπιτυγχάνεται ὁλοκληρωμένη  εἰκόνα  καί 



5 
 

ἀκριβής ἀπάντηση. Ἀπό τά παρατιθέμενα κείμενα ἀντλοῦμε σαφῆ 
γνώση γιά βασικές ἀντιχριστιανικές ἀπόψεις τοῦ Ἰουλιανοῦ, ὁ ὁποῖος 
ὑποστήριζε, μεταξύ τῶν ἄλλων, ὅτι οἱ χριστιανοί δέν ἀποτελοῦν 
ἑνιαῖο ἔθνος καί λειτουργοῦν παρασιτικά ἀνάμεσα στά ἄλλα. Ἡ 
παρουσία τους, κατά τόν Ἰουλιανό, προσβάλλει τούς θεοὺς-
προστάτες τῶν ἐθνῶν, καί ἔτσι ἀρνεῖται τό δικαίωμά τους νά 
ὑπάρχουν. Ὁ ἅγιος Κύριλλος  Ἀλεξανδρείας ἀντικρούει τόν λόγο του, 
ὄχι μόνο φιλοσοφικά, ἀλλά καί θεολογικά, ἀνατρέποντας τό σύνολο 
τῶν ἐπειχειρημάτων του. 

 
13. Στό πλαίσιο τῶν σύγχρονων ἑλληνικῶν νεοπαγανιστικῶν 

κινημάτων ὁ Χριστός παρουσιάζεται ἄλλοτε ὡς ἱστορικό πρόσωπο, 
ἄλλοτε ὡς μυθική  συμβολική μορφή, ἄλλοτε ὡς Ἐσσαῖος, ὡς 
σοφιστής, ἤ ἀκόμη καί ὡς Ἕλληνας, μέ τό ὄνομα Ἰάσων Πανδίρας. Σέ 
ἄλλες περιπτώσεις ἐντάσσεται στό πλαίσιο τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ 
πανθέου καί θεωρεῖται ὡς ἐκδήλωση ἤ μορφή θεοτήτων, ὅπως τοῦ 
Ὀρφέα, τοῦ Διονύσου, τοῦ Δία, τοῦ Ὄσιρη, τοῦ Προμηθέα ἤ καί τοῦ 
Ἀπολλώνιου τοῦ Τυανέα.Ἐπιπλέον, τοῦ ἀποδίδονται φανταστικά 
ταξίδια στήν Ἰνδία, στήν Αἴγυπτο, στήν Ἑλλάδα, ἀκόμη καί στήν 
Ἀγγλία, συνθέτοντας ἔτσι ἕνα σύνολο ἀνιστόρητων κατασκευῶν. 

14. Ὁ Χριστός τῶν Εὐαγγελίων ἀποτελεῖ πραγματικό, ἱστορικά 
μαρτυρημένο πρόσωπο, τό ὁποῖο δέν μπορεῖ νά ταυτιστεῖ μέ τίς 
φαντασιακές, μυθολογικές ἤ συμβολικές μορφές πού προτείνουν οἱ 
διάφορες νεοπαγανιστικές κινήσεις ἤ μέ τίς λεγόμενες «χριστικές 
καταστάσεις».Ἡ μαρτυρία τῆς Ἁγίας Γραφῆς εἶναι σαφής καί 
ἀδιαμφισβήτητη : «γεννηθέντος ἐν Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας, ἐν  ἡμέραις 
Ἡρώδου τοῦ βασιλέως» (Ματθ. 2, 1). Καί αὐτή  ἡ εὐαγγελική ἀναφορά 
θεμελιώνει τήν ἱστορικότητα τοῦ προσώπου τοῦ Χριστοῦ ὡς τοῦ 
Ἐνανθρωπήσαντος Θεοῦ Λόγου, ὁ ὁποῖος εἰσῆλθε στήν ἱστορία γιά 
τή σωτηρία τῶν ἀνθρώπων. 

15. Ἡ ἀρχαιοελληνική θρησκεία, κυρίως στή λαϊκή της μορφή 
τοῦ δωδεκάθεου, διατήρησε ἔντονα τά μυθολογικά της στοιχεῖα. Οἱ 
θεοί, μέ ἀνθρωπομορφικά χαρακτηριστικά, ἀνθρώπινα πάθη καί 
ἐπιλήψιμες συμπεριφορές συνδέονταν ἄμεσα μέ τίς μυθολογικές 
ἀφηγήσεις καί τίς λατρευτικές πρακτικές της. Αὐτές οἱ δοξασίες περί 



6 
 

τῶν θεῶν προκάλεσαν τήν κριτική ἀρχαίων φιλοσόφων, οἱ ὁποῖοι 
πρότειναν διάφορετικές ἀντιλήψεις γιά τή φύση τοῦ θείου. 

16. Ἡ ἀρχαιοελληνική θρησκεία, ἐπηρεασμένη ἀπό τή 
φιλοσοφική κριτική, τίς ἱστορικές ἐξελίξεις καί ἐσωτερικές 
ἀντιφάσεις, ὁδηγήθηκε σέ παρακμή κατά τήν ἑλληνιστική καί 
ρωμαϊκή ἐποχή (π.χ. θρησκευτικός συγκρητισμός, θεουργία, μαγεία,  
ἀποθέωση αὐτοκρατόρων). Τά σύγχρονα νεοπαγανιστικά κινήματα 
πού ἐπιχειροῦν τήν ἀναβίωσή της παρουσιάζουν ἀντιφάσεις, καθώς 
συχνά ἀποσιωποῦν ἀρνητικά γεγονότα καί τήν κριτική τῶν ἴδιων τῶν 
ἀρχαίων στοχαστῶν. 

17. Ἀπό ὀρθόδοξη ποιμαντική σκοπιά, τό φαινόμενο τοῦ 
Νεοπαγανισμοῦ ἀπαιτεῖ διάκριση καί ποιμαντική εὐαισθησία. Ὁ 
ποιμένας   πρέπει νά προσφέρει μία ὑπεύθυνη καί τεκμηριωμένη 
ἀπάντηση, θεμελιωμένη στήν ἱστορική ἀλήθεια, νά ἀποκαλύψει τήν 
ἀσυνέπεια καί τήν προπαγανδιστική φύση τῶν νεοπαγανιστικῶν 
ἰσχυρισμῶν, οἱ ὁποῖοι ἐπιχειροῦν νά διαστρεβλώσουν τό παρελθόν 
καί νά ὑποκαταστήσουν τήν ἀλήθεια μέ ἀνιστόρητες προσεγγίσεις. 
Ἀντί τῆς λατρείας τῆς κτίσης ἤ τῆς ἐπιστροφῆς σέ προχριστιανικές 
καί φαντασιακές ἐκδοχές τῆς θρησκευτικότητας, ὁ ποιμένας ὀφείλει 
νά προβάλλει τή ζωή τῆς Ἐκκλησίας ὡς κοινωνία ἐν Χριστῷ, ὡς 
ζωντανή σχέση τοῦ ἀνθρώπου μέ τόν μόνο  ἀληθινό Τριαδικό Θεό. 

  Ἡ Συνδιάσκεψη ἐγκρίνει ὁμοφώνως τά ὡς ἄνω Πορίσματα καί 
ἐξουσιοδοτεῖ τόν Σεβασμιώτατο Πρόεδρο αὐτῆς νά τά ὑπογράψει καί νά 
τά ὑποβάλει στήν Διαρκῆ Ἱερά Σύνοδο τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος. 

Οἱ Ἐντεταλμένοι τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλησιῶν 
Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου 

Μητροπολίτης Ἱεραπύτνης καί Σητείας 
Πατριαρχείου Ἀλεξανδρείας 

Μητροπολίτης Γέρων Καισαρείας Θεοφύλακτος 
Πατριαρχείου Ἱεροσολύμων 

        Ὁ ἐν Ἑλλάδι Ἔξαρχος τοῦ Παναγίου Τάφου Ἀρχιμ. Ἱερώνυμος 
Πατριαρχείου Σερβίας 
Πρεσβ. Dragan Karan 

Πατριαρχείου Βουλγαρίας 



7 
 

Μητροπολίτης Βράτσας Γρηγόριος 
Ἐκκλησία τῆς Κύπρου 

Πρωτοπρ. Ἠλίας Κουτραφούρης 
Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος 

Πρωτοπρ. Κυριακός Τσουρός 
Ἐκκλησία τῆς Πολωνίας 

κ. Γεώργιος Μπετλέικο, Δρ. Θ. 
Ἐκκλησία τῆς Ἀλβανίας 

Πρωτοπρ. Ἰωάννης Μερκούρης 
 

Ὁ Πρόεδρος τῆς Συνδιασκέψεως 
 

           †Ὁ Πειραιῶς Σεραφείμ 
 

 


